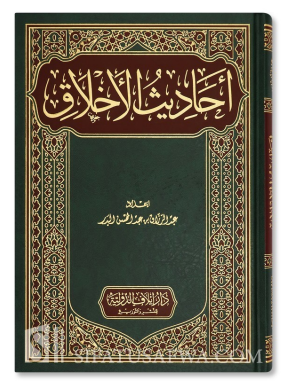
# بِسْمِ ٱللَّهِ ٱلرَّحْمَانِ ٱلرَّحِيمِ Ahadith al Akhlaq

# Du shaykh Abd al Mohsin Ibn Abd al Razzaq al Badr

Par Ustadh Abu Ahmed



Ce document correspond au deuxième cours de Ahadith al akhlaq dispensé par Ustadh Abou Ahmed disponible en audio sur Telegram.

https://t.me/+yt99JH QZHM5NGIO

https://wallaceeny.github.io/mudawanatualfigh.io/

La religion d'Allah ta'ala ce sont les relations, cela va être soit des relations avec Allah soit envers soi même soit avec les créatures et le hadith que l'on va citer va rassembler de ces relations là, et ce hadith a les même caractéristiques de celui qui avait reçu des paroles concises mais avec peu de mots mais très profondes beaucoup de sens, notre Prophète.

Vous connaissez aussi le hadith « Les actions ne valent que par leur intentions » Des milliers de litres d'encres ont coulé sur le papier pour un seul hadith, celui ci, ou encore d'autres.

# Le hadith est le suivant :

Le Messager d'Allah a dit: « Crains Allah où que tu sois (seul ou avec des gens). Fais suivre la mauvaise action par la bonne et voilà qu'elle l'efface et comporte toi bien avec les gens. [Tirmidhi, riyad as-salihin n°61, authentifié par sheikh al Albani]

Ce hadith n'est composé que trois phrasees seulement. Ces phrases révèlement des propos concis et profonds du Prophète aleyhi salat wa salam qu'on appelle « Jamawi' ul kalim ».

→ Pour avoir la définition, se référer au cours d'introduction de l'explication des 40 hadiths Nawawi de Ustadh al Hilali, disponible sur le site du serveur.

Ce hadith concerne les manières de traiter

Dans chaque phrase de ce hadith est exposé un de ces piliers, un des fondements dont on parlés.

### Premièrement:

- « Crains Allah où que tu sois » La base de la manière de se comporter avec Allah est la crainte pieuse d'Allah, c'est la recommandation qui a été faite aux premiers et aux derniers, la crainte révérencielle d'Allah ta'ala.
- « Nous avons certes recommandé à ceux qui ont reçu le livre avant vous ainsi qu'à vous même : Craignez Allah »

Dans Le Livre d'Allah, le Qur'ân, il y a de nombreux versets qui montrent la crainte d'Allah et l'immensité de Sa rétribution, de ses effets sur les hommes pieux dans le bas monde et l'au-delà.

Demandons nous donc, qu'est ce que la taqwah?

L'une des meilleures définitions est celle de Talq Ibn Habib et c'est la suivante :

Que tu adores Allah ta'ala avec une lumière émanant d'Allah (la science) en espérant Sa récompense et que tu délaisses le fait de désobéir à Allah sur une lumière émanant d'Allah en craignant Son châtiment.

D'autres l'ont défini ainsi :

Que tu places entre toi et le châtiment d'Allah une protection.

De manière générale, on doit chercher ce qu'est la crainte pieuse d'Allah afin de la concrétiser

Et fait suivre une mauvaise action par la bonne qui l'effacera

Le troisième fondement :

Que tu te comportes bien avec les gens. Le bon comportement est celui sur lequel se tenait le maître des enfants d'Adama, le Prophète.

Celui qui veut connaître le bon comportement, qu'il observe la biographie, le comportement et les traditions de son Prophète.

Les comportements du Prophète sont les plus accomplis qui soient et son comportement ainsi que sa moralité sont les plus abouties sur tous les plans et il est demandé au musulman qu'il se comporte avec toutes personnes de la meilleure des manières.

Ce bon comportement est requis avec les parents, la famille, les musulmans voire même les mécréants.

Allah dit « Allah ne vous défend pas d'être bon et équatbles envers ceux qui ne vous ont pas combattu pour votre religion et qui ne vous ont pas chassé de vos maisons, Allah aime ceux qui sont équitables. ».

On se doit de se comporter avec les mécréants d'une bonne manière et cela est une cause de la conversion à l'Islam de beaucoup d'entre eux, et encore aujourd'hui.

On a également énormément d'exemples avec le Prophète, un homme le détestait énormément mais après avoir vu son comportement il devint celui qui l'aima le plus.

Allah a dit : « C'est par une miséricorde d'Allah que tu t'es montré consignant à leur égard. Et si tu avais été rude au coeur dur ils se seraient dispersés autour de toi. »

Si on ne se comporte pas de la même manière comment on va faire pour convertir les gens à l'Islam.

→ Cela

Il est possible d'accomplir une bonne action minime à nos yeux alors qu'elle est le motif du pardon de nos péchés et nous avons énormément de cas dans le Qur'ân et la Sounnah.

Il ne faut jamais négliger aucune bonne action et jamais désespérer la Miséricorde d'Allah, il faut remplacer la mauvaise action par la bonne.

L'hoomme ne sort pas de 3 situations

Si il est dans un bienfait, il remercie Allah Si il est dans uen épreuve, il patiente Si il commet un péché il se repent à Allah

### Le troisième fondement :

Que tu te comportes bien avec les gens. Le bon comportement est celui sur lequel se tenait le maître des enfants d'Adam, le Prophète.

Celui qui veut connaître le bon comportement, qu'il observe la biographie, le comportement et les traditions de son Prophète.

Les comportements du Prophète sont les plus accomplis qui soient et son comportement ainsi que sa moralité sont les plus abouties sur tous les plans et il est demandé au musulman qu'il se comporte avec toutes personnes de la meilleure des manières.

Ce bon comportement est requis avec les parents, la famille, les musulmans voire même les mécréants.

On dit « kouffars », ce sont des mécréants et pas « non musulman ».

Allah ne nous défend pas d'être juste envers ceux qui ne nous ont pas combattu pour notre religion.

Allah dit « Allah ne vous défend pas d'être bon et équatbles envers ceux qui ne vous ont pas combattu pour votre religion et qui ne vous ont pas chassé de vos maisons, Allah aime ceux qui sont équitables. ».

On se doit de se comporter avec les mécréants d'une bonne manière et cela est une cause de la conversion à l'Islam de beaucoup d'entre eux, et encore aujourd'hui.

On a également énormément d'exemples avec le Prophète, un homme le détestait énormément mais après avoir vu son comportement il devint celui qui l'aima le plus.

Allah a dit : « C'est par quelque miséricorde de la part d'Allah que tu (Muḥammad) as été si doux envers eux! Mais si tu avais été rude, au cœur dur, ils se seraient enfuis de ton entourage.

Si on ne se comporte pas de la même manière comment on va faire pour convertir les gens à l'Islam.

Il ne faut pas se comporter d'une mauvaise manière et se comporter d'une bonne manière, il faut que ce qu'on fait actuellement se traduise dans nos adorations.

Les comportements islamiques sont basés sur 4 piliers :

Celui qui prend soin de ces 4 piliers sera parmi les gens qui auront un bon comportement bi idhnillah :

Tandis que celui qui néglige ces comportements ou en égare une partie de ces règles il égarera aussi de la moralité en ffonction de ce qu'il délaisse de ces piliers.

Les 4 piliers se trouvent dans 4 hadiths très connus parmi les musulmans alhamdoulilah :

1 - Tenir sa langue

Au nom d'Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.

D'après Abou Ayoub Al Ansari (qu'Allah l'agrée), le Prophète (que la prière d'Allah et Son salut soient sur lui) a dit :

Celui qui croit en Allah et au jour dernier, qu'il dise du bien ou qu'il se taise. Rapporté par Ibn Hibban et authentifié par Cheikh Albani dans Sahih Targhib n° 166)

Celui qui ne préserve pas sa langue ne sera jamais de bonnes moeurses car surveiller son langage fait parti des bases solides du bon comportement.

Et le fait de tenir sa langue est le fait de s'abstenir, de maîtriser sa langue de parler sauf si cela contient un intérêt.

- 3 Le fait de ne pas se mettre en colère
- 4 Le croyant aime pour lui même et aime pour son frère

Ces ahadiths ont rassemblé les bons comportements et les bonnes morales.

Tous les hadiths du Prophète qui parlent du bon comportement reviennent à un de ces hadiths.

Cela nous montre que celui qui rassemble, comprend et met en pratiquee ces hadiths aura rassemblé les clés du comportement car les comportements sont bâtis sur 4 piliers.

Le sens de préserver la langue est : Le fait de s'abstenir de parler sauf si cela représente un intérêt.

Cette parole du Prophète est un appel à réfléchir avant de parler car il a autorité sur ses mots mais lorsqu'il les prononce ce sont les mots qui le possède.

Il est donc très appréciable de méditer sur ses paroles avant de parler pour le musulman et il se rendra compte qu'il ne sortira pas de 3 situations :

- 1 C'est une parole de bien : comme le fait d'appeler quelqu'un à Allah, donner à ses frères et sœurs etc.
- 2 Sinon ça va être un mal évident (médisance, moquerie, calomnie, débat sans science, etc), alors il préserve sa langue et s'empêche de parler.
- 3 Si c'est quelque chose de confus, il ne sait pas si c'est bien ou non, il s'abstient de parler en tenant compte de la parole du Prophète :

Au nom d'Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.

D'après Al Hassan Ibn 'Ali (qu'Allah les agrée lui et son père), le Prophète (que la prière d'Allah et Son salut soient sur lui) a dit: « Laisse ce qui te fait douter pour ce qui ne te fait pas douter ».

(Rapporté par Tirmidhi dans ses Sounan n°2518 qui l'a authentifié et il a également été

### authentifié par Cheikh Albani dans sa correction de Sounan Tirmidhi)

Tout cela sont des fondements fondamentaux et des conditions sinéquoinones pour les bons comportements.

Allah a dit dans la sourate Al Ahzab:

O vous qui croyez! Craignez Allah et parlez avec droiture

Le Prophète (que la prière d'Allah et Son salut soient sur lui) a tapé plusieurs fois sur l'épaule de Mou'adh (qu'Allah l'agrée) et a dit: « Que ta mère te perde ô Ibn Jabal (2)! Et qu'est-ce qui va renverser les gens sur leurs face dans le feu de la géhenne si ce n'est ce que leurs langues ont récolté?! ».

(Rapporté par Ahmed et authentifié par Cheikh Albani dans Sahih Targhib n° 2866)

« Que ta mère te perde » : C'est une expression pour citer la gravité de la chose citée.

En résumé, le fait de préserver sa langue est un pilier du bon comportement, celui qui ne fait pas cela ne fera pas parti des hommes qui auront une bonne moralité.

2 - Se tenir à l'écart de ce qui ne nous regarde pas :

Fait parti du bon Islam de la personne qu'il délaisse ce qui ne le concerne pas.

Au nom d'Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.

D'après Abou Houreira (qu'Allah l'agrée), le Prophète (que la prière d'Allah et Son salut soient sur lui) a dit:

« Fait partie du bon islam de la personne le fait qu'il délaisse ce qui ne le concerne pas »

(Rapporté par Tirmidhi dans ses Sounan n°2317 et authentifié par Cheikh Albani dans sa correction de Sounan Tirmidhi)

On sait que les femmes vont avoir une shahwa à colporter les ragots à parler sur les gens, on sait que les femmes ont cette shahwa mais comment les hommes peuvent tomber dans cela !?

L'individu qui fouine, sa curiosité déplacée et le fait de mettre son nez dans ce qui nele concerne pas le sortira de la vertu et du bon comportement à l'inverse de celui qui s'éloigne de cela, il aura la caractéristique de l'homme bien éduqué, c'est l'un des fondements du bon comportement.

Attention aux mauvaises compréhensions du hadith notamment lorsque l'un blâme l'autre et qu'il lui cite ce hadith.

3 - Le fait de ne pas suivre et écouter ses émotions, spécifiquement durant la colère, comme le Prophète a dit « Ne t'énerves pas »

Il faut contrôler et ne pas agir sous les effets de la colère, toute parole dite sous la colère ou tout acte sous la colère sont en général en dehors des bons comportements.

Celui qui va agir sous la colère va agir n'importe comment.

Si il se met en colère en étant debout, qu'il s'assoit, si la colère ne l'a toujours pas quitté alors qu'il s'allonge.

Quelqu'un a dit : Je met ma colère dans mes chaussures, c'est-à-dire je quitte l'endroit dans lequel la personne est en colère envers moi et cela fait parti des bons comportements.

Ces 2 ordres du Prophète se trouvent dans les actes ou les paroles.

Soit on se tait, on arrête deparler ou on faire quelque chose et cela jusqu'à ce que la personne retrouve son calme car la personne en colère pourrait sortir des propos ou faire des actes incompatibles avec es bons comportements. Il est important pour ceux qui sont colériques de faire attention à cela.

### 4 - La sainteté de la poitrine :

Au nom d'Allah, le Tout Miséricordieux, le Très Miséricordieux.

D'après Anas Ibn Malik (qu'Allah l'agrée), le Prophète (que la prière d'Allah et Son salut soient sur lui) a dit: « Aucun de vous ne sera croyant jusqu'à ce qu'il aime pour son frère (1) ce qu'il aime pour lui même (2) ». (Rapporté par Boukhari dans son Sahih n°13 et Mouslim dans son Sahih n°45)

- (1) Le sens de la fraternité ici est la fraternité liée à la religion et non la fraternité en rapport avec le lien de parenté.
- (2) Cheikh Otheimine a dit : « Si tu n'aimes pas pour ton frère ce que tu aimes pour toi alors certes ceci fait partie des grands péchés car le Prophète (que la prière d'Allah et Son salut soient sur lui) a nié la foi concernant celui qui n'aime pas pour son frère ce qu'il aime pour lui même ».

(Charh Al Agida Safarinia p 506)

Ce hadith compte parmi les piliers des chapitres du bon comporotement.

La poitrine saine est un des piliers fondamentaux du bon comportement,, que la poitrine soit épargnée d'aigreur, d'haine, de courroux, de malveillance, de rancoeur, etc.

Si tu vois du bien chez ton frère, tu demandes la bénédiction pour lui.

La poitrine saine est un des piliers fondamentaux du bon comprotement et celui qui a un mauvais fond ne peut rallier les hommes dotés de moralité.

La corruption de ce qui est caché et sa déviance déteint sur l'apparence.

N'y a t-il pas un morceau de chair qui, si il est mauvais alors tout le corps est mauvais et si il est sain tout le corps est sain ? C'est le coeur.

Allah regarde nos coeurs et nos actions, il regarde l'apparent et le caché.

Les comportements dans la législation occupent une place importante, privilégiée, celui qui arrive à concrétiseer ces bons comportements obtiendra énormément de bien dans l'ici-bas et dans l'au-delà

Que le besoin est intense pour le musulman d'étudier ces comportements tout en corrigeant l'intention et cela consiste à mettre l'intention d'étudier les comportements islamiques en otant l'ignorance de sa personne vis à vis de cela.

Allah a dit : « Ceux qui luttent pour Notre cause, nous les conduirons vers Nos chemins et certes Allah est avec les bienfaisants ».

L'indulgence s'obtient par le fait de persévérer à obtenir les bons comportements et celui qui s'efforce de trouver le bien le trouvera et celui qui s'efforce de trouver le mal en sera protégé tout en recherchant l'aide d'Allah en cela en clémendant Son aide et Son assistance.

Mou'âdh Ibn Jabal rapporte que Le Prophète (paix et salut sur lui) le prit un jour par la main et lui dit :

Ô Mou'adh, par Allah, je t'aime! Puis il ajouta: je te recommande, ô Mou'adh, de dire régulièrement à la fin de chaque prière: « Ô Seigneur! Aide-moi à T'invoquer, à Te remercier et à T'adorer de la meilleure manière ».

Pour déployer beaucoup d'efforts dans l'adoration il y a une invocation :

Ô Seigneur! Aide-moi à T'invoquer, à Te remercier et à T'adorer de la meilleure manière.

Allâhumma a'innî 'alâ dhikrika, wa shukrika, wa husni 'ibâdatik.

La personne se doit donc de concrétiser 5 types de jihad :

- 1 Combattre son âme pour corriger son intention, la purifier et la parfaire.
- 2- Le fait de lutter afin d'apprendre le bon comportement et ainsi par le fait de profiter des écrits des gens de science comme ce livre (ahadith al akhlaq).

Le fait de contenir son âme pour appliquer ces bons comportements.

Le Messager d'Allah a dit que : Le Moujahid (combattant) est celui qui fait le jihad à son âme pour obéir à Allah ».

4 - Le fait d'évertuer et de forcer son âme à appeler les gens à ces comportements

Et qui profère plus belles paroles que celui qui appelle à Allah, fait bonne œuvre et dit: "Je suis du nombre des Musulmans?".

5 - Le fait de s'évertuer à rechercher l'aide d'Allah :

En implorant et en demandant Son aide, celui qui place sa confiance en Allah, Allah lui suffira et lorsqu'il demande l'aide d'Allah il Lui accorde.

## Comme le Prophète dit :

« [...], implore le secours d'Allah et ne faiblit point. »

Je demande à Allah de rendre cela profitable pour tous, qu'll nous facilite à parfaire nos comportements et à nous accorder Son assistance et Son aide dans tout ce qui vise Son agrément et Sa satisfaction.